
31

Verba Theologica
2/2025 (ročník XXIV): strany 31-42

DOI: https://doi.org/10.54937/vt.2025.24.2.31-42

Po šesťdesiatich rokoch: môže ešte koncil obohatiť dnešnú cirkev?

Sixty Years On: Can the Council Still Enrich Today‘s Church?

Martin MAĎAR

Xavier University
Fakulta humanitných a prírodných vied

Katedra teológie

Abstract:
The sixtieth anniversary of the closing of the Second Vatican Council (1962-1965), 
which the Catholic Church commemorates this year, is an opportunity to reas-
sess the council’s reception and to inquire into its continued legacy. The guiding 
question of this article is whether the council can still enrich the church today. 
After a short outline of the history of the conciliar reception, the author argues 
that in its call for reform and renewal of the church, in its insistence that the 
Scripture be widely available to the faithful, in its theology of the tradition, in its 
emphasis on the dialogue, and in its courage, Vatican II continues to be relevant 
for the church today, in fact, in those points its relevance will never end.
Keywords: Vatican II, reception, implementation, Catholic Church, 

Keď sa toto číslo Verba theologica dostane k čitateľom, katolíci si budú pripomí-
nať už šesťdesiate výročie ukončenia Druhého vatikánskeho koncilu (1962-1965). 
Bude to nová príležitosť na prehodnotenie, ako je na tom cirkev s jeho recepciou. 
Šesťdesiat rokov je na prvý pohľad dostatočne dlhý čas nato, aby sa koncil zreali-
zoval. Žijeme v dobe, v ktorej sa veci rýchlo menia. Zároveň si uvedomujeme, že 
nielen ako jednotlivci, ale aj ako spoločnosti sme dejinne podmienení, čo okrem 
iného znamená, že otázky, ktoré boli aktuálne pred pol storočím, už dnes aktu-
álne nemusia byť, aspoň nie v  tom istom zmysle ako predtým. Z  tohto pohľa-
du je namieste položiť si otázku, či Druhý vatikánsky koncil ešte môže obohatiť 
dnešnú cirkev. Nie je to známe koncilové aggiornamento už prekonané a takpove-
diac vyšťavené? Nie je koncil len udalosťou jednej generácie a dnešných mladých 
ľudí už nemá veľmi čím osloviť – ako sa nedávno vyjadril nórsky biskup Erik 
Varden na svojom osobnom blogu?1 Šesťdesiate výročie koncilu je vhodný čas 

1   Pozri Erik VARDEN, “What Now?” Dostupné na internete: https://coramfratribus.

https://coramfratribus.com/life-illumined/what-now/?fbclid=IwY2xjawL1VdZleHRuA2FlbQIxMQABHou0nSPKJ7T9btPwXkrGjX6McO86evm6X-jtrCQ9dOcDKLDIKmnSeV_Qldx2_aem_ozAMh-7j0A-L5S8s6D9PPQ


VERBA THEOLOGICA 2/2025

32

na zamyslenie sa nad týmito otázkami. Oni budú v centre nasledujúcich úvah. 
Budem v nich tvrdiť, že napriek všetkým problémom, ktoré sa naň viažu, Druhý 
vatikánsky koncil ostáva stále aktuálny, ba čo viac, že sa svojou aktuálnosťou 
nikdy neskončí. 

1.	 Krátky prehľad recepcie koncilu
Problematika dnešnej aktuálnosti koncilu je úzko spojená s recepciou koncilu, 
a to v tom, že stav prijatia koncilu do značnej miery diktuje odpoveď na otázku, 
či koncil ešte môže obohatiť dnešnú cirkev. Je preto na mieste predstaviť stručný 
prehľad recepcie koncilu.2 

Aby sa koncil stal efektívnym, jeho vízia sa musí naplniť, musí sa prijať. Recep-
cia je tak neoddeliteľnou súčasťou koncilu. Ak by sa koncil neprijal, ostal by len 
na úrovni teórie vo forme schválených dokumentov. Jeho vízia by sa neuviedla 
do života cirkvi. 

Prvá etapa recepcie koncilu sa prelína s  pontifikátom Pavla VI. (1963-1978). 
V západnom svete sa prvé roky po koncile vyznačovali veľkým nadšením a na-
smerovaním energie veľkej väčšiny veriacich k zrealizovaniu vízie predostretej 
koncilom. Táto prvá etapa sa vyznačovala všeobecným prijatím hlavných roz-
hodnutí koncilu. Koncil sa chápal ako udalosť presahujúca jeho dokumenty. 
Väčšina toho, čo sa z koncilovej vízie doteraz podarilo zrealizovať, sa stala pod 
vedením Pavla VI. Rehoľné rády a spoločenstvá začali obnovu a aggiornamento. 
Semináre zmenili spôsoby prípravy na kňazskú službu. Obnovil sa trvalý dia-
konát. Liturgické obrady boli obnovené a čoraz viac sa začali sláviť v  jazyku 
ľudu. Na niektorých miestach bol obnovený katechumenát. Laici sa začali čoraz 
viac aktívnejšie podieľať na živote cirkvi. Vznikali farské rady. Boli vytvore-
né ekumenické komisie a začali sa oficiálne dialógy s rôznymi kresťanskými 
cirkvami. Objavili sa však aj ťažkosti a  nastali prvé sklamania a  frustrácie. 
Bolo čoraz viac jasné, že v procese prijatia koncilu niektorí tlačia na plyn,  iní 
na brzdu.

Spravili sa aj chyby. Tí, ktorí dohliadali na realizáciu koncilu, nevysvetlili dosta-
točne, prečo sa vôbec zmeny diali a hlavne to, že väčšina biskupov na koncile 
tieto zmeny považovala za nutnosť plynúcu z evanjelia. Nie dostatočne a jasne sa 
prezentovalo, že koncilové reformy sa uskutočňovali v súlade so širšou tradíciou 
cirkvi, nie mimo nej alebo v rozpore s ňou. Boli to pastoračné chyby, ktoré zane-
dbali vysvetlenie toho, že koncil bol upriamený na celú tradíciu cirkvi. 

Toto pochybenie do veľkej miery vysvetľuje nástup druhej etapy v procese prija-
tia koncilu. Aby sa zachovalo podstatné prepojenie medzi koncilom a celou tra-

com/life-illumined/what-now/?fbclid=IwY2xjawL1VdZleHRuA2FlbQIxMQABHou0nSP-
KJ7T9btPwXkrGjX6McO86evm6X-jtrCQ9dOcDKLDIKmnSeV_Qldx2_aem_ozAMh-7j0A-
L5S8s6D9PPQ. Pozri aj túto reakciu: Massimo FAGGIOLI, “Vatican II at Napa,” Commonweal 
13. augusta 2025. Dostupné na internete: https://www.commonwealmagazine.org/faggioli-na-
pa-institute-vatican-ii-rupture-church-catholic-varden
2   Pre obsiahlejšie spracovanie témy recepcie koncilu pozri Martin MAĎAR, „Pápež František 
a prijatie Druhého vatikánskeho koncilu,“ Verbum 31, č. 2 (2020): 37-57.

https://coramfratribus.com/life-illumined/what-now/?fbclid=IwY2xjawL1VdZleHRuA2FlbQIxMQABHou0nSPKJ7T9btPwXkrGjX6McO86evm6X-jtrCQ9dOcDKLDIKmnSeV_Qldx2_aem_ozAMh-7j0A-L5S8s6D9PPQ
https://coramfratribus.com/life-illumined/what-now/?fbclid=IwY2xjawL1VdZleHRuA2FlbQIxMQABHou0nSPKJ7T9btPwXkrGjX6McO86evm6X-jtrCQ9dOcDKLDIKmnSeV_Qldx2_aem_ozAMh-7j0A-L5S8s6D9PPQ
https://coramfratribus.com/life-illumined/what-now/?fbclid=IwY2xjawL1VdZleHRuA2FlbQIxMQABHou0nSPKJ7T9btPwXkrGjX6McO86evm6X-jtrCQ9dOcDKLDIKmnSeV_Qldx2_aem_ozAMh-7j0A-L5S8s6D9PPQ
https://www.commonwealmagazine.org/faggioli-napa-institute-vatican-ii-rupture-church-catholic-varden
https://www.commonwealmagazine.org/faggioli-napa-institute-vatican-ii-rupture-church-catholic-varden


MAĎAR/Po šesťdesiatich rokoch: môže ešte koncil obohatiť dnešnú cirkev?

33

díciou, mnohí začali dávať do popredia to, čo sa nezmenilo, čo ostalo v súlade 
s predkoncilovou teológiou a praxou. Časom sa to však začalo prízvukovať až 
do takej miery, že to niekedy znelo ako spochybnenie samotného koncilu a ako 
túžba po návrate do predkoncilových čias.

Druhá etapa sa prelína s pontifikátmi Jána Pavla II. (1978-2005) a Benedikta XVI. 
(2005-2013). Vyznačovala sa hľadaním nového prístupu ku koncilu a k jeho odka-
zu. Ján Pavol II. si prisvojil diagnózu Jozefa Ratzingera, že za trieštením cirkvi, 
ktoré po koncile nastalo, je chybná implementácia koncilu. Do popredia sa do-
stala otázka takzvaného „pravého“, „skutočného“ alebo „autentického“ koncilu. 
Nebola úplne nová, no bola nastolená s novou intenzitou. Viac než dovtedy sa 
začal prízvukovať interpretačný princíp kontinuity.3 Skoro v každej oblasti živo-
ta cirkvi, ktorej sa prijatie koncilu dotýkalo, bolo badať spomalenie snáh o ďalšie 
zmeny. V niektorých oblastiach prijatie koncilu ešte napredovalo (napr. ekume-
nizmus, vzťah cirkvi k svetu, laici), v iných však začalo stagnovať (napr. liturgic-
ká reforma, kolegialita, aggiornamento). Napriek tomu, že Ján Pavol II. legitimitu 
koncilu stále obhajoval, prílišný dôraz na kontinuitu medzi koncilom a tým, čo 
mu predchádzalo, mal za následok, že odkaz koncilu sa pod jeho vedením po-
stupne neutralizoval. Koncil sa čoraz viac začal stotožňovať len s jeho dokument-
mi. K chápaniu koncilu ako udalosti presahujúcej dokumenty sa stavalo kriticky. 
Obnovila sa prax cenzurovania teológov.4 Nastal návrat k  centralizácii cirkvi. 
V progresívnych kruhoch sa rozčarovanie zo stavu prijatia koncilu zintenzívnilo 
a začalo sa hovoriť o obrate v postoji ku koncilu a až o jeho zrade.5 V konzerva-
tívnych kruhoch sa naopak prístup Jána Pavla II. ku koncilu vítal ako nevyhnut-
ná korektúra chýb pri implementácii koncilu a ako znovuobjavenie skutočného 
koncilu.6

Benedikt XVI. pokračoval v línii svojho predchodcu, na ktorú sám ako prefekt 
Dikastéria  pre náuku viery (od roku 1981) mal značný vplyv. Bol však opatrnejší 
v prístupe k ekumenizmu, dialógu s nekresťanskými náboženstvami a so súčas-
ným svetom. 

Benedikt bol kritickým obhajcom koncilu. Na jeho prijatí a správnej interpretácii 
mu určite záležalo. Niektoré jeho rozhodnutia však koncil spochybnili a kritici 

3   Pozri Martin MAĎAR, „Interpretácia a implementácia koncilu: od pápeža Pavla VI. po Fran-
tiška“ in Kľúče ku koncilu: ako dnes chápať a žiť Druhý Vatikánsky koncil, ed. Pavol Hrabovecký, 
Bratislava: Postoj Media, 2025, s. 67-75.
4   Počas pontifikátu Jána Pavla II. sa obeťami takejto cenzúry stali napríklad Hans Küng (1979), 
Charles Curran (1986), Leonardo Boff (1986) a Roger Haight (2005). Mnohí iní boli vyšetrovaní 
Kongregáciou pre náuku viery, napr. Jacques Pohier (1979), Edward Schillebeeckx (1979, 1985), 
André Guindon (1992), Tissa Balasuriya (1997), Marciano Vidal (2001), Anthony de Mello (1998), 
Reinhard Messner (2000) a Jacques Dupuis (2001). Na túto tému pozri napríklad Bradford E. 
HINZE, „A Decade of Disciplining Theologians,“ in When the Magisterium Intervenes: The Magiste-
rium and Theologians in Today’s Church, ed. Richard R. Gaillardetz, Collegeville: Liturgical, 2012, s. 
3–39.
5   Pozri Hans KÜNG – Leonard SWIDLER, The Church in Anguish: Has the Vatican Betrayed Va-
tican II? San Francisco: Harper & Row, 1987.
6   Pozri George WEIGEL, To Sanctify the World: The Vital Legacy of Vatican II, New York: Basic 
Books, 2022.



VERBA THEOLOGICA 2/2025

34

koncilu z konzervatívneho a tradicionalistického tábora cirkvi to využili na svo-
ju legitimáciu, čo sa prejavilo v plnej sile za pontifikátu Benediktovho nástup-
cu. Z hľadiska prijatia koncilu je najproblematickejším Benediktovo rozhodnutie 
rozšíriť povolenie slávenia predkoncilovej liturgie.7 Tomu predchádzalo schvá-
lenie dokumentu Kongregácie pre náuku viery, v ktorom sa tvrdí, že koncil ne-
zmenil učenie o cirkvi.8 Rozšírenie a povzbudzovanie k sláveniu predkoncilovej 
liturgie po viac ako štyridsiatich rokoch od ukončenia koncilu vyslalo signál, 
že obnova liturgie, ktorú koncil nariadil, sa môže neprijať. Môže sa odmietnuť. 
Otázka, či koncil zmenil učenie o cirkvi,  sa dá vyriešiť porovnaním eklezioló-
gie koncilu s predkoncilovými teologickými manuálmi a s náčrtom dokumentu 
o cirkvi (De ecclesia), ktorý bol odmietnutý na prvom zasadaní koncilu v novem-
bri 1962. Je tam veľa zhody, ale aj rozdielov. Tieto rozdiely sú jednou z hlavných 
príčin, prečo koncil nariadil obnovu liturgie. Zmena nastala, aby liturgia bola 
v  súlade s  ekleziológiou koncilu – inými slovami, aby sa zachoval princíp lex 
orandi, lex credendi est. Obrat v postoji ku koncilu, ktorý sa začal za Jána Pavla II., 
nabral za Benedikta XVI.  novú dimenziu. Niekedy až tradicionalistická kritika 
koncilu, hlavne v oblasti pokoncilovej liturgie, sa priblížila k chápaniu koncilu 
ako nelegitímnej zmeny.9 

Na konci pontifikátu pápeža Benedikta XVI. sa zdalo, že prijatie Druhého va-
tikánskeho koncilu sa prakticky ukončilo a že nič nové sa už nemalo očakávať. 
Pápež František (2013-2025) však realizáciu koncilu oživil a otvoril tak novú eta-
pu jeho prijatia. To, že nastal obrat v prístupe ku koncilu, František dal najavo 
už v Apoštolskej exhortácii Evangelii gaudium (2013), ktorá sa stala akoby progra-
movým vyhlásením jeho pontifikátu.10 Františkov dôraz na obnovu a  reformu 
cirkvi, osobitne jej poradných štruktúr, bol hlavným dôkazom, že koncil je opäť 
v  centre pozornosti. Najvýznamnejšou iniciatívou Františka v  oblasti recepcie 
koncilu bola propagácia synodality, ktorá bola snahou o hlbšie prijatie koncilo-
vého učenia o cirkvi ako Božom ľude, o zmysle veriacich pre vieru a o teológiu 
miestnej cirkvi.11 Františkovo rozhodnutie zrušiť rozhodnutie svojho predchodcu 
o širšom prístupe k predkoncilovej liturgii vyslalo signál, že koncil je pre cirkev 
záväzný.12 

7   Pozri BEDENIKT XVI. Summorum pontificum (2007). Dostupné na internete v slovenčine: 
https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/mo-
tu-proprio-summorum-pontificum.
8   Pozri KONGREGÁCIA PRE NÁUKU VIERY, Odpovede na otázky týkajúce sa niektorých aspektov 
učenia o cirkvi (2007). Dostupné na internete v slovenčine: https://www.kbs.sk/obsah/sekcia/h/
dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-vatikanskych-uradov/c/odpovede-na-otazky-tykaju-
ce-sa-niektorych-aspektov-ucenia-o-cirkvi.
9   Pozri Tomáš PETRÁČEK, „Druhý vatikánsky koncil, hermeneutika kontinuity a pontifikát 
pápeže Benedikta XVI.,“ Verba theologica 15, č. 1 (2016): 5–24.
10   Pozri Massimo FAGGIOLI, „Evangelii Gaudium as an Act of Reception of Vatican II,“ in Pope 
Francis and the Future of Catholicism: Evangelii Gaudium and the Papal Agenda, ed. Gerard Mannion, 
Cambridge: Cambridge University Press, 2017, s. 38-54. https://doi.org/10.1017/9781316529621.004
11   Pozri Martin MAĎAR, „Synodalita oživuje prijatie ekleziológie Božieho ľudu a  teológie 
miestnej cirkvi,“ Verba Theologica 22, č. 1 (2023): 20-34. https://doi.org/10.54937/vt.2023.22.1.20-34
12   Pozri FRANTIŠEK, Tradicionis Custodes (2021). Dostupné na internete v  slovenčine: htt-
ps://kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostol-
sky-list-motu-proprio-traditionis-custodes

https://kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolsky-list-motu-proprio-traditionis-custodes
https://kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolsky-list-motu-proprio-traditionis-custodes
https://kbs.sk/obsah/sekcia/h/dokumenty-a-vyhlasenia/p/dokumenty-papezov/c/apostolsky-list-motu-proprio-traditionis-custodes


MAĎAR/Po šesťdesiatich rokoch: môže ešte koncil obohatiť dnešnú cirkev?

35

Pre priaznivcov koncilu z progresívnych kruhov cirkvi bol Františkov pontifikát 
značným povzbudením. Z ich pohľadu František vdýchol do pozastavených re-
foriem nový život a oslobodil odvážnu víziu koncilu zo zajatia. Františkov ponti-
fikát bol tiež podrobený silnej kritike z časti teologicky konzervatívneho tábora. 
Jednou z hlavných výhrad voči pápežovi bolo to, že uvádzal zmeny do života 
cirkvi. Odpor voči zmenám bol taký veľký, že znalec novodobých dejín Katolíc-
kej cirkvi sa mohol právom pýtať, či Františkovi kritici vôbec počuli o Druhom 
vatikánskom koncile a o zmenách, ktoré nastolil. Za odporom k Františkovi bola 
pomýlená predstava o koncile a nesprávne pochopenie toho, kde sa cirkev nachá-
dza v procese jeho prijatia. František stornoval názor, že jeho predchodcovia sa 
postarali o záverečnú a definitívnu interpretáciu všetkých kľúčových bodov kon-
cilu. Prijatie koncilu v skutočnosti pokračuje a o jeho dedičstve sa dnes rozhoduje 
možno viac než kedykoľvek predtým. 

Ako sa k recepcii koncilu postaví pápež Lev XIV.,  je ešte skoro povedať.

2.	 Obnova a reforma cirkvi
Zvolanie Druhého vatikánskeho koncilu bolo veľkým prekvapením. V  januári 
1959, keď Ján XXIII ohlásil koncil, Katolícka cirkev nečelila žiadnej kríze v oblasti 
doktríny alebo disciplíny, ktorá si vyžadovala okamžitú odpoveď. Dnes vieme, 
že počas pontifikátov Pia XI. a Pia XII. sa uvažovalo o znovuotvorení Prvého va-
tikánskeho koncilu (1869-1870) a o jeho náležitom ukončení.13 Úplne nový koncil 
však nebol na obzore a už vôbec nie koncil s reformnou agendou. 

Reforma (v) cirkvi nie je niečo ojedinelé. Reformné hnutia a  snahy o  reformu 
cirkvi boli bežným javom až do šestnásteho storočia.14 Po traume spôsobenej 
protestantskou reformáciou sa však v  katolíckych kruhoch koncept reformy 
cirkvi stal podozrivým, ak nie priamo tabu. Katolíci nereformovali, ale udržia-
vali veci tak, ako stále boli. Semper idem (stále to isté), biskupské motto kardinála 
Alfreda Ottavianiho, ktorý stál na čele Dikastéria pre náuku viery (Sanctum of-
ficium) počas Druhého vatikánskeho koncilu, je toho skvelým príkladom. Hoci 
téma reformy sa v teologických kruhoch znovu objavila už v devätnástom sto-
ročí (napr. Johann Adam Möhler, John Henry Newman), obrat nastal až v polo-
vici dvadsiateho storočia, po tom, čo francúzsky dominikán Yves Congar vydal 
knihu, v ktorej predstavil kritéria pravej a nepravej reformy v cirkvi.15 V tomto 
prelomovom diele Congar trval na tom, že cirkev je vždy predmetom autentickej 
reformy a že takáto reforma musí byť úprimná vo svojej kritike a pevne zako-
renená vo veľkej tradícii cirkvi. Po stáročiach mlčania Congar tak znova uvie-
dol koncept reformy cirkvi do teologickej rozpravy. Je zaujímavé, že arcibiskup 
Angelo Roncalli, budúci pápež Ján XXIII., sa s knihou oboznámil počas svojej 
služby ako nuncius vo Francúzsku (1944-1953). Po jej prečítaní sa vraj spýtal, 

13   Pozri John W. O’MALLEY, What Happened at Vatican II, Cambridge: Harvard University 
Press, 2008, s. 17.
14   Pozri Christopher M. BELLITTO, Renewing Christianity: A History of Church Reform from Day 
One to Vatican II. New York: Paulist Press, 2001.
15   Pozri Yves M.-J. CONGAR, Vraie et fausse réforme dans l’Église. Paris: Cerf, 1950.



VERBA THEOLOGICA 2/2025

36

„Reforma cirkvi: je také niečo skutočne možné?“16 Je zrejmé, že Congarove myš-
lienky Jána XXII. zaujali – a nielen tie o reforme cirkvi, ale aj o laických veriacich 
a ekumenizme – lebo Congara spravil oficiálnym poradcom koncilu (peritus).17

Problematika obnovy a reformy cirkvi bola v centre koncilových rozpráv a kľú-
čové miesto jej prináleží aj v koncilových dokumentoch. Tie nabádajú k obnove 
cirkvi, liturgie a zasväteného života.18 Z lingvistického hľadiska koncil síce dal 
prednosť výrazom renovatio a instauratio, ktoré sa prekladajú slovom „obnova“. 
Výraz „reforma“ (reformatio) sa vyskytuje len raz.19 Napriek tejto preferencii pre 
jemnejší slovník, to, čo si koncil v skutočnosti žiadal, je legitímne nazvať refor-
mou. Nešlo mu len o oživenie, posilnenie alebo vynovenie, ale v niektorých prí-
padoch aj o premenu, o zmenu k lepšiemu v zmysle nápravy a odstránenia ne-
dostatkov. Najviac je to viditeľné v dokumentoch o liturgii a ekumenizme. Menej 
dramaticky sa to však dá postrehnúť na miestach, kde sa koncil odklonil od neo-
scholastického status quo a predostrel veci z pohľadu širšej a hlbšej tradície cirkvi, 
avšak bez toho, aby na to čitateľa upozornil.

Druhý vatikánsky koncil bol preniknutý duchom obnovy a reformy. „Duch kon-
cilu“ sa z tohto pohľadu môže definovať ako „intelektuálny a duchovný impulz 
na obnovu, ktorý prenikal koncil ako taký, a ktorý z neho následne prúdi.“20 Ten-
to duch preniká koncilové dokumenty a dá sa v nich rozpoznať. 21 

Nabádanie k obnove a reforme cirkvi patrí k jedným z najdôležitejších prínosov 
koncilu pre cirkev. To, že cirkev potrebuje ustavičnú reformu (UR 6), je znovuob-
javením starej pravdy, že ecclesia semper reformanda est. Nie je to len protestantský 
slogan. Je to kresťanská pravda. Jej aktuálnosť sa nikdy neskončí, lebo cirkev je 
putujúcim spoločenstvom, ktoré ešte nedorazilo do cieľa (Lumen gentium 48). Po-
čas svojho pozemského putovania bude stále potrebovať vnútornú obnovu a re-
formu svojich štruktúr.  Po Svätom písme je Druhý vatikánsky koncil pre dnešnú 
cirkev najvhodnejším referenčným bodom do diskusií o obnove a reforme cirkvi, 
ktoré sú dnes potrebné, a hlavne pre kroky, ktoré by k tomu viedli. Obnova a re-
forma cirkvi by sa mali predstaviť ako implementácia koncilu.

16   Pozri Paul PHILIBERT, „Translator’s Introduction,“ in Yves Congar, True and False Reform in 
the Church, Collegeville: Liturgical Press, 2011, s. xi.
17   Na tému prínosu Y. Congara do Druhého vatikánskeho koncilu pozri Gabriel FLYNN, 
“Yves Congar at Vatican II: The Reception of the Council and the on-going Challenge of Re-
form,” Ecclesiology 13, č. 1 (2017): 32-54. 
18   Pozri Peter DE MEY, „Church Renewal and Reform in the Documents of Vatican II: Histo-
ry, Theology, Terminology,“ The Jurist 71 (2011): 369-400. https://doi.org/10.1353/jur.2011.0026; 
Gerald O’COLLINS, “Does Vatican II Represent Continuity or Discontinuity,” Theological Studies 
73, č. 4 (2012): 768-794, hlavne 770-777. https://doi.org/10.1177/004056391207300402
19   „Kristus nabáda putujúcu Cirkev na túto ustavičnú reformu (perennem reformationem), ktorú 
ako ľudská a pozemská ustanovizeň neprestajne potrebuje . . .“ (Unitatis redintegratio 6) 
20   Hermann J. POTTMEYER, „A New Phase in the Reception of Vatican II,“ in The Reception of 
Vatican II, ed. Giuseppe Alberigo – Jean-Pierre Jossua – Joseph A. Komonchak, Washington, DC: 
The Catholic University of America Press, 1987, s. 41.
21   K problematike „ducha koncilu“ pozri Martin MADAR, „The ‘Spirit of the Council’ and the 
Legacy of the Council Today,“ in  The Legacy and Limits of Vatican II in an Age of Crisis, ed. Cathe-
rine E. Clifford et al., Collegeville: Liturgical Press, 2025, s. 21-35.



MAĎAR/Po šesťdesiatich rokoch: môže ešte koncil obohatiť dnešnú cirkev?

37

3.	 Písmo v živote veriacich
Druhý vatikánsky koncil považoval Sväté písmo za jeden z nosných pilierov 
obnovy cirkvi, ktorú si predsavzal. Čo sa týka pohľadu na Písmo a  jeho úlo-
hu v živote cirkvi, sa prínos koncilu dá zhrnúť v troch bodoch. Koncil odobril 
kritický prístup k štúdiu Písma, a to ráznejšie než Pius XII. v svojej encyklike 
Divino afflante Spiritu (1943). Koncil chápal Písmo ako dušu teológie (Dei verbum 
24) a nabádal, aby prístup k nemu bol široko dostupný všetkým veriacim (Dei 
verbum 22).

Vďaka koncilu je dnes bežné, že laici Písmo čítajú, modlia sa s ním, učia sa 
o ňom a počúvajú homílie zamerané na výklad Božieho slova. Veľa sa dá zlepšiť, 
ale výzva koncilu, aby všetci v cirkvi často čítali Písmo ako prostriedok spozna-
nia Krista (Dei verbum 25), je krok správnym smerom. Je ťažko predstaviteľné, 
že by sa vrátili časy, keď prístup k Písmu a jeho poznanie bolo výsadou kňazov 
a rehoľníkov, ako to bolo pred koncilom. Čo sa týka otázky, aké miesto má mať 
Písmo v živote veriacich, sa aktuálnosť Druhého vatikánskeho koncilu nikdy 
neskončí. 

4.	 Tradícia: jej chápanie a rozšírenie
Druhý vatikánsky koncil sa zaslúžil o obnovu katolíckej teológie z hľadiska obsa-
hu a metódy.22 Koncil bol vyústením úsilia o obnovu cirkvi vo všeobecnosti a oso-
bitne o obnovu v teológii.23 Toto úsilie malo korene v obnovných hnutiach z konca 
19. a prvej polovice 20. storočia (biblické, patristické,  liturgické a ekumenické). 
Tie sa rôzne zaslúžili o takzvaný návrat k prameňom (ressourcement) a následne 
ukázali, že kresťanská tradícia je širšia a hlbšia, než ako ju prezentovala neoscho-
lastika.24 Výdobytky tohto návratu k prameňom si koncil v značnej miere osvojil. 
Stali sa jeho charakteristickou črtou, akoby jeho ochrannou známkou. Je parado-
xom, že Druhý vatikánsky koncil je revolučný nie v tom, že hovorí niečo nové, ale 
v tom, že objavuje to, čo bolo zabudnuté. Či sa to týka teológie zjavenia, tradície, 
ekleziológie alebo liturgie, koncil rozšíril obzor tým, že znovuobjavil bohatstvá 
teologického myslenia z prvého tisícročia.

Kanadský teológ Gilles Routhier vysvetľuje, že ako akt tradície a recepcie, Druhý 
vatikánsky koncil bol aktom opätovného vyjadrenia (re-expression) doktríny. 
Týmto koncil nadviazal na svojich predchodcov, ktorí predstavili vieru cirkvi 
v novom kontexte a pre nových poslucháčov.25 Len ťažko možno dostatočne zdô-
razniť, aké dôležité je učenie koncilu, že tradícia sa vyvíja (Dei verbum 8). Je ne-

22   Pozri Martin MAĎAR, „Metóda v teológii,“ in Vydajte dôvod vašej nádeje: Vybrané témy z fun-
damentálnej teológie. ed. Pavol Hrabovecký – Martin Maďar, Brno: CDK, 2023, s. 251-298. 
23   Pozri Ľubomír Žák, „Přínos II. vatikánskeho koncilu k obnově katolické teologie a její meto-
dy,“ Studia Theologica 21, č. 4 (2019): 35–73. https://doi.org/10.5507/sth.2020.014
24   Pozri Gabriel FLYNN –  Paul D. MURRAY, eds., Ressourcement: A Movement for Re-
newal in Twentieth-Century Catholic Theology, Oxford: Oxford University Press, 2012. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199552870.001.0001; Jürgen METTEPENNINGEN, Nouvelle 
Théologie – New Theology: Inheritor of Modernism, Precursor of Vatican II, New York: T&T Clark, 2010.
25   Gilles ROUTHIER, „Vatican II and the Theology of Reception,“ in The Oxford Handbook of 
Vatican II, ed. Catherine E. Clifford – Massimo Faggioli, New York: Oxford University Press, 
2024, s. 337. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198813903.013.17

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199552870.001.0001


VERBA THEOLOGICA 2/2025

38

správne si ju predstavovať ako zatvorenú knihu, ale ako živý organizmus, ktorý 
potrebuje neustálu aktualizáciu.

Správne chápanie tradície je dnes jednou z najpálčivejších teologických otázok. 
Hrá kľúčovú rolu v  mnohých sporoch a  polemikách vo vnútri cirkvi. Sú takí, 
ktorí prízvukujú, že učenie cirkvi je nemenné a že cirkevné inštitúcie a spôsoby 
kresťanského života sú nadčasové a posvätné. V ich ponímaní už nič nemožno 
dodať k  tomu, čo sa v minulosti povedalo alebo spravilo. Tradíciu chápu ako 
reprodukovanie a opakovanie minulosti. Príjemcovia tradície nehrajú v procese 
recepcie žiadnu tvorivú úlohu, ale sú pasívni ako oslávenec, ktorý prijíma darček 
k narodeninám. Darček síce zmení vlastníka, ale v prenose od darujúceho k pri-
jímajúcemu ostáva v podstate nezmenený. Z tohto opisu je vidno, že tým, ktorí 
takto zmýšľajú, je koncilová teológia tradície vzdialená a neosvojená. Taktiež sa 
zdá, že nepoznajú dejiny cirkvi a odmietajú výdobytky súčasnej hermeneutiky, 
alebo s nimi nie sú oboznámení.

Christopher Bellito píše: „Predstava, že cirkev sa nemení a ani nemôže meniť je 
v zásade ahistorická a odporuje najstarším udalostiam vo vývoji dogmy cirkvi, naj-
mä prvým koncilom.“26 Vyhlásenie Johna Henryho Newmana za doktora cirkvi je 
príležitosťou na štúdium jeho prínosu do problematiky vývoja doktríny a taktiež 
na osvojenie si učenia Druhého vatikánskeho koncilu o tradícii. Druhý vatikánsky 
koncil je zjavne stále aktuálny a keďže nikdy neprestaneme byť tvorcami dejín, 
koncil sa svojou aktuálnosťou nikdy neskončí. Tradícia sa nikdy neprestane vyvíjať.

5.	 Dialóg
Počas 19. storočia, a v niektorých prípadoch až do koncilu, oficiálni predstavite-
lia Katolíckej cirkvi odporovali významným črtám spoločenského a politického 
poriadku modernej doby, medzi ktorými boli demokracia, sloboda slova, sloboda 
tlače a náboženská sloboda. Tieto črty moderného sveta označovali slovom libera-
lizmus a odsudzovali ich. Katolíci, ktorí ich podporovali a snažili sa ich zosúladiť 
s katolíckou vierou, boli zavrhovaní ako modernisti.27 Druhý vatikánsky koncil 
však ponúkol iné ohodnotenie moderného sveta, ako to bolo v tom čase bežné. 
Vo vyslovene konfrontačnom prístupe k modernému svetu nepokračoval, ale po-
núkol jeho pozitívnejšie ohodnotenie vyznačujúce sa väčšou nuansou než boli 
katolíci dovtedy zvyknutí. Koncil na veriacich naliehal, aby so svetom vstúpili 
do dialógu. Namiesto jednorazového odmietnutia a odsúdenia moderného sveta 
koncil vyhlásil, že poslaním veriacich je „ustavične skúmať znamenia čias a vy-
svetľovať ich vo svetle evanjelia“ (Gaudium et spes 4). Koncil katolíckych veriacich 
usmernil, aby si postoj dialógu osvojili aj voči nekatolíckym kresťanom a veria-
cim z iných náboženstiev. 

Tento podnet k dialógu ad extra bol v pokoncilovej cirkvi celkom dobre prijatý. 
Katolíci vstúpili do bilaterálnych a  multilaterálnych dialógov s  nekatolíckymi 
cirkvami a kresťanskými spoločenstvami, výsledkom ktorých bolo zblíženie sa 
v  otázkach doktríny a  praxe. Spoločná ekumenická modlitba sa stala bežným 

26   BELLITO, Renewing Christianity, 211.
27   Pozri O’MALLEY, „The Long Nineteenth Century,“ in What Happened at Vatican II?, s. 53-92.



MAĎAR/Po šesťdesiatich rokoch: môže ešte koncil obohatiť dnešnú cirkev?

39

javom. Dialóg sa začal praktizovať aj s nekresťanskými náboženstvami. Pokon-
ciloví pápeži a  biskupi sa stali horlivými zástancami demokracie a  slobôd, na 
ktorých stojí moderná spoločnosť. 

Vo vnútri cirkvi sa však dialóg ako modus vivendi et operandi veľmi neujal. 
Aj po koncile sa pokračovalo viac-menej v silne vertikálnom prístupe k vzťahom, 
pri ktorom tí postavení vyššie v cirkevnej hierarchii robili rozhodnutia sami a tí 
pod nimi sa s ich rozhodnutiami mali vnútorne stotožniť a poslušne ich prijať. 
Konzultácia všetkých zainteresovaných, dialóg, načúvanie, budovanie konsenzu 
a rozhodovanie sa praktizovali len v niektorých rehoľných spoločenstvách, kde 
majú hlboké korene.28 Posledné desaťročie však prinieslo silný podnet k dialógu 
vo vnútri cirkvi skrze nabádanie k synodalite. Dialóg, načúvanie a rozhodovanie 
sú v centre synodálnej praxe.29 Dialóg sa tak dostáva do pozornosti ako prostrie-
dok na zveľaďovanie communia v cirkvi. Praktizovať skutočný dialóg je však ná-
ročné. Základným predpokladom je, že všetky strany musia od začiatku uznať, 
že sa od iných môžu sami niečo naučiť.

Dialóg je ďalším prínosom Druhého vatikánskeho koncilu, ktorý stále čaká na 
hlbšie prijatie. Jeho aktuálnosť nepominula. V čase, keď Katolícka cirkev zažíva 
snáď bezprecedentnú polarizáciu vo svojom vnútri, sa dialóg javí ako ten správ-
ny krok. Vieme, že prístup zhora-nadol len ťažko dokáže živiť rovnosť všetkých 
pokrstených v cirkvi, ktorá je základom krstnej ekleziológie koncilu. Nasledujú-
ce tri roky, ktoré sú vyhradené implementácii Záverečného dokumentu Synody 
o synodalite, sú príležitosťou na osvetu o koncile a o synodalite ako o jednom zo 
súčasných spôsobov jeho recepcie. Kiežby sme túto šancu nepremrhali!

6.	 Odvaha
Odvaha (alebo sila) je jedným z darov Ducha svätého. Je opakom strachu a neroz-
hodnosti. Druhý vatikánsky koncil bol udalosťou, pri ktorej odvaha hrala kľúčo-
vú rolu. To, že ho pápež Ján XXIII. vôbec zvolal, bolo niečo odvážne. Vzhľadom 
na cirkevnú klímu predchádzajúcich desaťročí odmietnuť dve prípravné schémy 
a požadovať, aby do nich bolo začlenené viac než len neoscholastická teológia, 
si vyžadovalo odvahu. Túto odvahu je vidno aj v ressourcement a aggiornamento, 
ktoré biskupi presadzovali, a najmä v záväzku viesť dialóg i  inými kresťanmi, 
nekresťanmi, a v podstate s celým svetom. Vyžadovalo si to odvahu nielen učiť, 
že tradícia sa vyvíja, ale ju aj tak smelo rozvíjať v čase, keď pre katolíkov bolo 
bežné nástojiť, že ich viera a prax sú nemenné. Táto odvaha je v podstate pre-
svedčením, že Duch svätý je prítomný pri každej generácii v dejinách a vedie ju 
rovnako, ako viedol tie predošlé.

Veľká väčšina katolíkov za posledných šesťdesiat rokov považovala Druhý vati-
kánsky koncil za dar. Tí z pomedzi nich, ktorí mali možnosť spoznať, ako koncil 
prebiehal, sa ním inšpirovali. Žijeme v dobe, keď cirkev potrebuje nájsť nové spô-

28   Pozri Jos MOONS, ed., Witnesses of Synodality: Good Practices and Experiences, New York: 
Paulist Press, 2024.
29   Pozri Cyril DUNAJ et al., Počúvajme, čo Duch hovorí cirkvám: Malý sprievodca synodalitou, Bra-
tislava: Nové Mesto, 2025.



VERBA THEOLOGICA 2/2025

40

soby na uskutočňovanie svojho poslania. Všetci, ktorým na to záleží, sa aj dnes 
môžu inšpirovať koncilom a jeho odvahou, ktorú preukázal. Jeho aktuálnosť sa 
nikdy neskončí.

7.	 Záver 
V týchto úvahách som sa zaoberal otázkou, či má ešte Druhý vatikánsky kon-
cil čo povedať dnešnej cirkvi. Predstavil som niekoľko bodov, na základe kto-
rých som odpovedal na danú otázku kladne. Aj po šesťdesiatich rokoch od jeho 
ukončenia je koncil v mnohom stále aktuálny. Čo sa týka jeho podnetu k obno-
ve a reforme cirkvi, jeho odporúčania, aby Písmo bolo široko dostupné všetkým 
veriacim, jeho učenia o  tradícii, nabádania k  dialógu a  všeobecného postoja 
odvahy sa aktuálnosť koncilu nikdy neskončí. Druhý vatikánsky koncil ostáva 
šancou na reformu štruktúr a života cirkvi, ktorú biskupi na koncile považovali 
za nevyhnutnosť.

Zo   šesťdesiatročného odstupu sa dá zhodnotiť, že väčšina katolíkov považuje 
koncil za dar, ale tiež za výzvu pre cirkev. Kvôli komunizmu sme na Slovensku 
neboli dejiskom pokoncilového vývoja tak ako krajiny západnej Európy a Sever-
nej a Južnej Ameriky. Počiatočné nadšenie z koncilu sme nezakúsili tak ako inde 
vo svete. Podarilo sa nám celkom úspešne uskutočniť liturgickú reformu, no prvé 
etapy prijatia koncilu sa udiali viac-menej bez našej účasti.

Dnes, viac než tridsať rokov po páde komunizmu, aj cirkev na Slovensku môže 
mať slovo v procese prijatia Druhého vatikánskeho koncilu, ktorý stále pokra-
čuje. Implementácia záverečného dokumentu Synody o  synodalite, ktorá bude 
prebiehať do roku 2028, je príležitosťou, aby sme sa pokúsili dobehnúť to, čo sme 
pri prijatí koncilu zmeškali.

BIBLIOGRAFIA:

BELLITTO, Christopher. Renewing Christianity: A History of Church Reform from 
Day One to Vatican II. New York: Paulist Press, 2001.

CONGAR, Yves M.-J. Vraie et fausse réforme dans l’Église. Paris: Cerf, 1950.

DE MEY, Peter. „Church Renewal and Reform in the Documents of Va-
tican II: History, Theology, Terminology.“ The Jurist 71 (2011): 369-400. 
https://doi.org/10.1353/jur.2011.0026

Dunaj, Cyril et al. Počúvajme, čo Duch hovorí cirkvám: Malý sprievodca synodalitou. 
Bratislava: Nové Mesto, 2025.

FAGGIOLI, Massimo. „Evangelii Gaudium as an Act of Reception of Vatican II.“ 
In Pope Francis and the Future of Catholicism: Evangelii Gaudium and the Papal Agen-
da, ed. Gerard Mannion. Cambridge: Cambridge University Press, 2017, s. 38-54. 
https://doi.org/10.1017/9781316529621.004

FLYNN, Gabriel – MURRAY, Paul D. eds. Ressourcement: A Movement for Renewal 
in Twentieth-Century Catholic Theology. Oxford: Oxford University Press, 2012. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199552870.001.0001



MAĎAR/Po šesťdesiatich rokoch: môže ešte koncil obohatiť dnešnú cirkev?

41

HINZE, Bradford E. „A Decade of Disciplining Theologians.“ In When the Magis-
terium Intervenes: The Magisterium and Theologians in Today’s Church, ed. Richard R. 
Gaillardetz. Collegeville: Liturgical, 2012, s. 3–39.

KÜNG, Hans – SWIDLER, Leonard. The Church in Anguish: Has the Vatican Bet-
rayed Vatican II? San Francisco: Harper & Row, 1987.

MAĎAR, Martin. „Interpretácia a  implementácia koncilu: od pápeža Pavla VI. 
po Františka.“ In Kľúče ku koncilu: ako dnes chápať a žiť Druhý Vatikánsky koncil, ed. 
Pavol Hrabovecký. Bratislava, Postoj Media, 2025, s. 67-75.

MAĎAR, Martin. „Metóda v teológii.“ In Vydajte dôvod vašej nádeje: Vybrané témy 
z fundamentálnej teológie. ed. Pavol Hrabovecký – Martin Maďar. Brno: CDK, 2023, 
s. 251-298.

MAĎAR, Martin. „Pápež František a  prijatie Druhého vatikánskeho koncilu.“ 
Verbum 31, č. 2 (2020): 37-57.

MAĎAR, Martin. „Synodalita oživuje prijatie ekleziológie Božie-
ho ľudu a  teológie miestnej cirkvi,“ Verba Theologica 22, č. 1 (2023): 20-34. 
https://doi.org/10.54937/vt.2023.22.1.20-34

MADAR, Martin. „The ‘Spirit of the Council’ and the Legacy of the Council To-
day.“ In  The Legacy and Limits of Vatican II in an Age of Crisis, ed. Catherine E. Cli-
fford et al. Collegeville: Liturgical Press, 2025, s. 21-35.

METTEPENNINGEN, Jürgen. Nouvelle Théologie – New Theology: Inheritor of Mo-
dernism, Precursor of Vatican II. New York: T&T Clark, 2010.

O’COLLINS, Gerald. „Does Vatican II Represent Continuity or Discontinuity.“ The-
ological Studies 73, č. 4 (2012): 768-794. https://doi.org/10.1177/004056391207300402

O’MALLEY, John W. What Happened at Vatican II, Cambridge: Harvard University 
Press, 2008.

MOONS, Jos, ed. Witnesses of Synodality: Good Practices and Experiences. New York: 
Paulist Press, 2024.

PETRÁČEK, Tomáš. „Druhý vatikánsky koncil, hermeneutika kontinuity a pon-
tifikát pápeže Benedikta XVI.“ Verba theologica 15, č. 1 (2016): 5–24.

PHILIBERT, Paul. „Translator’s Introduction.“ In Yves Congar, True and False Re-
form in the Church, Collegeville: Liturgical Press, 2011, s. xi.

POTTMEYER, Hermann J. „A New Phase in the Reception of Vatican II.“ In The 
Reception of Vatican II, ed. Giuseppe Alberigo – Jean-Pierre Jossua – Joseph A. 
Komonchak. Washington, DC: The Catholic University of America Press, 1987, s. 
27-43.

ROUTHIER, Gilles. „Vatican II and the Theology of Reception.“ In 
The Oxford Handbook of Vatican II, ed. Catherine E. Clifford – Mas-
simo Faggioli. New York: Oxford University Press, 2024, s. 333-345. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198813903.013.17



VERBA THEOLOGICA 2/2025

42

WEIGEL, George. To Sanctify the World: The Vital Legacy of Vatican II, New York: 
Basic Books, 2022.

ŽÁK, Ľubomír. „Přínos II. Vatikánského koncilu k obnově katolické teologie a její 
metody.“ Studia Theologica 21, č. 4 (2019): 35–73. https://doi.org/10.5507/sth.2020.014

Martin Maďar, PhD
Fakulta humanitných a prírodných vied
Katedra teológie
Xavier University
3800 Victory Parkway
Cincinnati, OH 45207
USA
madarm@xavier.edu


