
7

Verba Theologica
2/2025 (ročník XXIV): strany 7-16

DOI: https://doi.org/10.54937/vt.2025.24.2.7-16

Boží ľud a Druhý vatikánsky koncil

People of God and the Second Vatican Council

Karol MORAVČÍK

Teologické fórum, Bratislava
Farnosť Borinka

Abstract:
During the Second Vatican Council, the central question was how, amidst chan-
ging circumstances in the world, the Church sees itself and its place in the world. 
In the constitution Lumen gentium, it answered this question by defining itself as 
the People of God. The concept of the People of God returned to the Magisterium 
of the Church with Pope Francis. Over the past 60 years, the Church in Slovakia 
has paid only selective attention to the Council, but due to special circumstances, 
it has rich experience with the concept of the Church as the People of God in 
the spirit of Pope Francis. It is precisely this experience that is the most valuable 
legacy of the Second Vatican Council, which we in Slovakia have acquired more 
through spontaneous action than through conscious reflection.
Keywords: Second Vatican Council, Lumen gentium, Church, People of God, 
Pope Francis’ ecclesiology, Slovakia.

Druhý vatikánsky koncil je i dnes medzi niektorými katolíkmi nepochopený a 
neprijímaný. Na rozdiel od predchádzajúcich koncilov neprišiel s jednoznačným 
zadefinovaním, čo je dovolené a čo zakázané veriť a zachovávať.1 Kritici akoby si 
neuvedomovali, že tento koncil nereagoval len na jeden či druhý problém, ale na 
zmenu celej epochy. Predovšetkým na koniec tzv. pokonštantínovskej doby, pre 
ktorú bolo typické úzke prepojenie Cirkvi so štátom, a tiež na doznievanie doby 
poreformačnej, počas ktorej sa jednotlivé kresťanské cirkvi a spoločenstvá navzá-
jom odmietali a izolovali. Preto sa na Druhom vatikánskom koncile stala ústred-
nou otázka, ako uprostred zásadne zmenených okolností vidí Cirkev samu seba 
a svoje miesto vo svete. 

1  Na rozdiel od minulosti neboli uznesenia Druhého vatikánskeho koncilu opatrené na záver 
výhražnou klauzulou anathema sit (nech je vylúčený). 



VERBA THEOLOGICA 2/2025

8

Keď pápež Ján XXIII. oznamoval svetu, že zvolá koncil, bol si vedomý ďaleko-
siahlych zmien vo svete a  bol presvedčený o  nutnosti otvorenejšej Cirkvi voči 
svetu a zblíženia sa s nekatolíckymi kresťanmi. Na počiatku nemal žiadnu pres-
nejšiu predstavu o programe koncilu. Bolo mu však jasné, že „jeho koncil nemal 
predovšetkým objasňovať otázky učenia a disciplíny, ale mal sa starať o svedec-
tvo Cirkvi v modernom svete. Mal to byť pastoračný koncil o praktickom živo-
te Cirkvi“.2 Zdá sa, že toto pastoračné zameranie koncilu zvádza časť katolíkov 
k pokušeniu jeho uzávery podceňovať či považovať ich len za dočasné. 

Informovanie o koncile a uvádzanie jeho podnetov do praxe bolo na Slovensku až 
do roku 1990 ovplyvnené politickými pomermi, ktoré obmedzovali život Cirkvi. 
Koncil sa však nedostal do centra pozornosti slovenskej cirkvi ani v slobodných 
pomeroch, ktoré zavládli po páde komunistického režimu. Referenčným obrazom 
obnovy Cirkvi na Slovensku – jej štruktúr, pastorácie i teológie, sa nestali inšpirácie 
koncilom, ale nerealistické sny o návrate cirkevných pomerov pred rok 1948. Súvi-
selo to aj s dianím vo Vatikáne, keď sa v 80. a 90. rokoch minulého storočia koncil 
síce spomínal a citoval, ale zároveň sa aj prehodnocoval a čoraz viac sa upozorňo-
valo na nebezpečenstvo možného nesprávneho výkladu koncilových záverov.

V texte sa chcem zamerať na zmenu, ktorá sa udiala na Druhom vatikánskom 
koncile pri zadefinovaní Cirkvi ako Božieho ľudu v konštitúcii Lumen gentium. 
Keďže pojem Božieho ľudu sa približne od 80. rokov 20. storočia vytratil z do-
kumentov Učiteľského úradu a vrátil sa až s pápežom Františkom, pripomeniem 
Františkovu predstavu Cirkvi ako Božieho ľudu, a potom poukážem na styčné 
body medzi jeho poňatím a skúsenosťou Cirkvi na Slovensku. 

Pojem Božieho ľudu
Najdôležitejším textom pre nové poňatie Cirkvi je konštitúcia Lumen gentium 
(LG). Jej text sa kryštalizoval postupne v diskusiách, odborných komisiách a v te-
ologickej práci poradcov koncilových otcov. Podobne ako pri iných návrhoch, 
ktoré vzišli z prípravnej komisie vo vatikánskej kúrii, konciloví otcovia vyslo-
vili nespokojnosť s predloženým textom o Cirkvi. Väčšine z nich sa text kuriál-
nych teológov zdal priveľmi spojený s predstavou Cirkvi ako inštitúcie ovládanej 
právnymi normami, pričom im chýbalo vyjadrenie samotnej podstaty Cirkvi. 
Na túto podstatu dokázali sústrediť pozornosť koncilu také osobnosti, ako boli 
kardinál Julius Döpfner, ktorý presadzoval poňatie Cirkvi ako Božieho ľudu, kar-
dinál Léon-Joseph Suenens, ktorý zdôrazňoval poslanie Cirkvi voči ľudstvu, či 
kardinál Giacomo Lercaro, vyzdvihujúci charakter Cirkvi ako cirkvi chudobnej.3

Text Lumen gentium bol schválený na záver tretieho rokovacieho obdobia koncilu 
dňa 21.11. 1964. Rozhodujúca zmena v  jeho koncepte nastala, keď sa presadilo 
vedomie, že členmi Božieho ľudu nie sú len laici, ale všetci veriaci, a kapitola ho-
voriaca o Božom ľude bola predradená kapitole o hierarchickom zriadení Cirkvi. 
Existencia Cirkvi ako Božieho ľudu sa odvodila od novej zmluvy uzavretej Kris-
tom medzi Bohom a ľuďmi: „Lebo tí, čo veria v  Krista, znovuzrodení slovom 

2  Otto Hermann PESCH, Druhý vatikánsky koncil, Praha: Vyšehrad, 1996, s. 52.
3  Giuseppe ALBERIGO, Stručné dějiny II. vatikánskeho koncilu, Brno: Barrister & Principal, 2008, 
s. 49. 



MORAVČÍK/Boží ľud a Druhý vatikánsky koncil

9

živého Boha, [...] stávajú sa napokon vyvoleným rodom, kráľovským kňazstvom, 
svätým národom, jeho vlastným ľudom, čo kedysi ani nebol ľudom, ale teraz je 
ľudom Božím.“4 

Otto Hermann Pesch zmenu v  poradí kapitol konštitúcie o Cirkvi ocenil po-
známkou: „Bolo to definitívne prekonanie klerikálneho obrazu Cirkvi na konci-
le.“5 Klerikálny obraz mohol byť prekonaný, ale vzťah medzi Cirkvou ako Božím 
ľudom na jednej strane a Cirkvou ako hierarchicky usporiadanou spoločnosťou 
na strane druhej zostal nevyjasnený. Práve táto nevyjasnenosť zostala po nasle-
dujúce desaťročia zdrojom sporov a polarizácie pri  množstve otázok, ktoré sa 
opakovane vracali do diskusie a prítomné sú aj v súčasnosti, ako to možno vidieť 
na výstupoch zo synodálneho procesu Cirkvi. Nevyjasnené vzťahy a rozdielne 
názory sa nemusia stať dôvodom znechutenia a konfliktov, ak prijmeme tézu, že 
koncil sám je súčasťou procesu učenia sa Cirkvi, ktorý koncilu predchádzal a kto-
rý stále pokračuje. V tomto zmysle odporúča Christoph Theobald čítať dokument 
Lumen gentium ako programovú víziu, ktorá nielen zachytáva momentálny stav 
reflexie, ale načrtáva i budúcu podobu Cirkvi. 6 

Oproti ekleziologickým konceptom minulosti, ktoré sa zameriavali predovšet-
kým na právne uchopiteľnú podobu Cirkvi, Christoph Theobald charakterizuje 
text Lumen gentium ako biblicky a dejinno-spásne orientovaný, naratívny a pa-
renetický (povzbudzujúci), nie úzko právne zameraný. Vo svojej argumentácii 
tento text nesúdi iné koncepty, ale pozýva k hľadaniu pravdy a napokon sme-
ruje k doxológii. Okrem obrazu Cirkvi ako mystického tela Kristovho, ktorý bol 
uprednostňovaný pred koncilom, konštitúcia spomína aj ďalšie biblické obrazy: 
ovčinec, Božia stavba a vinica, rodina alebo spoločenstvo, putujúci Boží ľud. Jed-
notiaci bod všetkých predstáv a obrazov sa našiel v zdôraznení Cirkvi ako uni-
verzálnej sviatosti spásy. 

Christoph Theobald upozorňuje na občas prehliadanú skutočnosť, že Lumen gen-
tium je vo svojej konečnej redakcii kompromisným textom, keď „dve počas kon-
cilových diskusií prednášané pozície zostávajú vedľa seba v konečnej verzii textu 
bez toho, aby konflikt viedol k nejakej novej, všetkých uspokojujúcej formulácii“.7 
Do konceptu, ktorý sa snažil uchrániť predstavu Cirkvi ako právne usporiadanej 
organizácie s božským poverením, sa povkladali progresívne vsuvky. Napríklad 
o založení Cirkvi v Ježišovom konaní a ním ohlasovanom a žitom Božom kráľov-
stve alebo o Cirkvi ako konkrétnom spoločenstve – miestnej Cirkvi (LG, čl. 26). 
Išlo o otázky, kde je vlastne konkrétny subjekt Cirkvi, aký je vzťah medzi vše-
obecným kňazstvom veriacich a ich zmyslom pre vieru a celou Cirkvou s jej hie-
rarchickým úradom, komu patrí prorocké, kňazské a kráľovské poslanie a pod. 
Nedopovedané zostali aj ďalšie témy. 

4  Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu, Lumen gentium, čl. 9, Trnava: SSV, 1993, s. 73-74.
5  PESCH, Druhý vatikánsky koncil, s. 146.
6  Porov. Christoph THEOBALD, Die Kirchenkonstitution Lumen gentium, in Erinnerung an die Zu-
kunft. Das zweite vatikanische Konzil, ed. Jan-Heiner Tück, Freiburg im Br.: Herder, 2012, s. 201-202.
7  Tamtiež, s. 210-211.



VERBA THEOLOGICA 2/2025

10

V nasledujúcich rokoch po koncile problém nespočíval v samotnej snahe o vypl-
nenie niektorých medzier textu, ale v pokuse odpovedať na nevyriešené otázky 
autoritatívne, čo viedlo k zahmleniu základnej línie celého dokumentu. Keď sa 
v roku 1985 konala mimoriadna biskupská synoda venovaná koncilu, text z tejto 
synody opustil základný ekleziologický pojem Božieho ľudu, ktorý bol v koncep-
te Lumen gentium považovaný za idea fundamentalis, a do popredia posunul pojmy 
mystérium a komúnio. Odsunutím pojmu Božieho ľudu sa oslabilo aj vnímanie 
dejinno-univerzálnej dimenzie Cirkvi.8 

Návrat pojmu Božieho ľudu s pápežom Františkom
O návrate ekleziológie Božieho ľudu do vyjadrení Učiteľského úradu Cirkvi mož-
no hovoriť až od nástupu Jorge Bergoglia do úradu pápeža. Pápež František sa 
od počiatku svojho pontifikátu prednostne hlásil k tomuto obrazu Cirkvi. Krátko 
po zvolení vo svojom príhovore na balkóne chrámu sv. Petra spomenul niekoľko-
krát pojem pueblo, čo v španielčine označuje ľud ako spoločenstvo na rozdiel od 
pojmu gente pre ľud ako dav, bližšie neurčené množstvo ľudí. Keď sa František 
v exhortácii Evangelii gaudium vyjadruje o evanjelizácii, píše: „Cirkev ako subjekt 
evanjelizácie je oveľa viac než len organická a hierarchická inštitúcia; je to pre-
dovšetkým ľud putujúci k Bohu. Ide tu o tajomstvo zakorenené v Trojici, ale jeho 
historickým prejavom je putujúci a evanjelizujúci ľud.“9 

S návratom pojmu Božieho ľudu sa do uvažovania a reči Cirkvi vrátili viaceré 
koncilové témy: sensus fidei všetkých veriacich; iniciatívy miestnych cirkví; kole-
giálne a synodálne štruktúry; ekumenický a medzináboženský dialóg; misia na 
perifériách; miesto chudobných v Cirkvi; rodina ako domáca cirkev; výzva voči 
teológom, aby boli členmi ľudu a  jeho prorokmi; prepojenie reflexie a  modlit-
by; zápas s klerikalizmom a centralizmom; bratstvo medzi vysvätenými členmi 
cirkvi a ostatnými veriacimi.10 

Po zvolení latinskoamerického kardinála za pápeža, ktorý sa jednoznačne hlásil 
k Cirkvi pre chudobných, sa objavili otázky týkajúce sa jeho vzťahu k  teológii 
oslobodenia. Jorge Bergoglio nepoužíval toto pomenovanie pre svoje teologické 
myslenie, ale nie preto, žeby mu bolo cudzie. V Argentíne má teológia oslobode-
nia osobitný charakter a označuje sa za „teológiu ľudu“, pričom nadväzuje na kul-
túru a religiozitu domáceho obyvateľstva. Pápež František videl Cirkev ako Boží 
ľud v jej vždy osobitnom spojení s kultúrou jednotlivých národov, vo vychádzaní 
na periférie, v prejavoch ľudovej zbožnosti a v opcii Cirkvi pre chudobných.  

Ocenenie kultúry jednotlivých národov a  komunít nájdeme na viacerých 
miestach Evangelii gaudium. Napríklad: „Boží ľud je súčasťou mnohých národov 
zeme, z ktorých má každý svoju vlastnú kultúru“.11 Podobne: „V rozličných ná-

8  Tamtiež, s. 208.
9  Evangelii gaudium, čl. 111, Trnava: SSV, 2014, s. 82-83.
10  Porov. Carlos Maria GALLI, Die Ekklesiologie von Papst Franziskus: Die Gestalt des Volkes Gottes 
in missionarischer Konversion, in Barmherigkeit und zärtliche Liebe. Das theologische Programm von 
Papst Franziskus, ed. Kurt Appel/Jakob Helmut Deibl, Freiburg im Br. 2016: Herder, s. 41-42. 
11  Evangelii gaudium, čl. 115, s. 85.



MORAVČÍK/Boží ľud a Druhý vatikánsky koncil

11

rodoch, ktoré zažívajú Boží dar v  kontexte vlastnej kultúry, Cirkev vyjadruje 
svoju autentickú katolicitu a ukazuje krásu tejto mnohorakej tváre“.12 František 
zastával názor, že koncil priniesol novú interpretáciu evanjelia vo svetle súčasnej 
kultúry. Evanjelium sa nemôže podriadiť aktuálne prevládajúcej kultúre, ale ani 
nemôže byť hlásané mimo nej. S tým súvisel Františkov dôraz na Cirkev, ktorá 
vychádza a ktorá svoju misiu koná ako celok Božieho ľudu.

Keď František hovoril o misionárskej cirkvi, posielal Cirkev zvlášť na periférie. 
Tým nemyslel zriedkavú návštevu vysokopostaveného cirkevného činiteľa na 
nejakom odľahlom mieste, ale trvalú prítomnosť Cirkvi ako misionárskeho ľudu 
na perifériách dnešného sveta. Nielen na geografických, ale aj sociálnych, poli-
tických, morálnych i náboženských. Periférie nie sú pritom len miestami misie 
Cirkvi, ale sú aj miestom jej učenia sa, „sú aj hermeneutickými horizontmi na 
poznávanie skutočnosti“.13 

Keď pápež František hovoril o obnove Cirkvi, ktorá príde z periférie, vychádzal 
zo skúsenosti latinskoamerickej cirkvi, ktorá bola až do Druhého vatikánskeho 
koncilu časťou tzv. Tretieho sveta, poznačená koloniálnou minulosťou, odkázaná 
na duchovnú i ekonomickú pomoc z tradičných centier svetovej politiky, ekonomiky 
i  Cirkvi. V  priebehu ostatných dekád sa Cirkev na južnej pologuli však stala 
nielen početne rozhodujúcou časťou katolíckej cirkvi, ale v mnohých ohľadoch aj 
hýbateľkou dôležitých udalostí a trendov. Nejde len o to, že ostatní dvaja pápeži 
prišli z Latinskej Ameriky (sem treba zaradiť aj pápeža Leva XIV.); z tejto periférie 
prichádza aj príklad spolužitia členov kléru a laikov, keď biskupi a kňazi nežijú 
predovšetkým v priestoroch cirkevných úradov, ale medzi ľuďmi, čo sú im zverení 
a  ktorých sami vyhľadávajú, často v  tom najkrízovejšom prostredí chudobných 
mestských štvrtí alebo na rozľahlých priestoroch necivilizovaného vnútrozemia.

K tomuto príkladu z periférie patrí aj svedectvo mučeníctva, ktoré za ostatných 
60 rokov podstúpil celý rad kňazov i  laikov kvôli svojmu zástoju na strane 
ponižovaných a  chudobných. A  patrí k tomu aj príklad angažovanosti žien 
a  mužov, starajúcich sa okrem živobytia vo svojich rodinách pri veľkom 
nedostatku kňazov aj o  liturgiu, evanjelizáciu, katechézu i  sociálnu službu vo 
svojich komunitách.14 A  nie je vôbec náhodné, že práve v  tomto prostredí sa 
o synodálnej cirkvi nielen hovorí, ale synodalita sa stáva jej životným štýlom, keď 
popri zasadaniach a poradách biskupov jestvujú fungujúce cirkevné štruktúry 
poradenstva i  rozhodovania, v  ktorých sú spoločne zastúpení biskupi, kňazi, 
rehoľníci, ženy i muži cirkevného ľudu. 

Pre Františka bolo typickým oceňovanie tzv. ľudovej zbožnosti. Argentínska teo-
lógia chápe ľudovú zbožnosť ako prejav inkulturovanej katolíckej viery. V Evan-

12  Tamtiež, čl. 116, s. 86. 
13  GALLI, Die Ekklesiologie von Papst Franziskus: Die Gestalt des Volkes Gottes in missionarischer 
Konversion, s. 50. 
14  Veľkosť diecéz napríklad v amazónskej oblasti je pre európskych katolíkov nepredstaviteľ-
ný. Na území vo veľkosti Nemecka alebo Francúzska je asi 800 farností, pre ktoré je k dispozícii 
často len do 20 kňazov. Prakticky o celý život cirkvi v týchto spoločenstvách starajú sa miestni 
ľudia, ktorí sú k tomu od koncilu cielene pripravovaní svojimi biskupmi.



VERBA THEOLOGICA 2/2025

12

gelii gaudium sa o nej František vyjadruje ako o ľudovej duchovnosti i mystike, 
vtelenej do kultúry jednoduchých ľudí (EG, čl. 124). Ide o súčasť kultúry, ktorá je 
autentickým vyjadrením spontánnej misijnej činnosti Božieho ľudu (EG, čl. 122). 
Ak v súčasnosti v Cirkvi opätovne zhodnocujeme sensus fidei fidelium, tak práve 
prejavy ľudovej zbožnosti nám môžu pomôcť porozumieť tomu, čo si pod tým 
máme predstaviť. Pre toho, kto ich dokáže čítať, predstavujú locus teologicus (EG, 
čl. 126). Ešte ako arcibiskup v Buenos Aires, J. Bergoglio formuloval: „Kým Uči-
teľský úrad a teológia učia, čo veríme, ľudová zbožnosť ukazuje, ako veríme.“15 

V podmienkach latinskoamerickej cirkvi je pri inkulturácii viery do života oby-
vateľov tohto amerického kontinentu príznačná previazanosť s opciou pre chu-
dobných. Nejde pritom v prvom rade o politickú, ale teologickú kategóriu, keď 
„nám Boh chce dať tajomnú múdrosť prostredníctvom chudobných“.16 Opäť je 
pritom zdôraznená periféria ako prioritný priestor evanjelizácie, ktorá neprebie-
ha jednostranne od vediacich k nevediacim, od silných k slabým, ale deje sa vo 
vzájomnom počúvaní a obdarovaní. 

Boží ľud na Slovensku
Na Slovensku sa nedá hovoriť o  vedomej teologickej reflexii a  cielených prak-
tických krokoch, ktoré by uskutočňovalo vedenie miestnej Cirkvi pri prenose 
koncilu do života, ale skôr o spontánnom konaní rôznych skupín a spoločenstiev 
v duchu koncilu, ktoré viac ako na koncilové myšlienky reagovali na okolnosti 
existencie slovenskej cirkvi v pokoncilovom období.17

Výnimkou boli aktivity počas krátkeho uvoľnenia politických pomerov v  roku 
1968, keď niektorí diecézni ordinári vyzývali kňazov, aby študovali dokumenty 
koncilu a povzbudili sa nimi vo svojom duchovnom živote. Najpamätnejšou uda-
losťou z tohto obdobia vo vzťahu ku koncilu zostáva založenie Diela koncilovej ob-
novy (DKO), v ktorom sa združili biskupi, kňazi, laici, odtajnení kňazi i väzni ko-
munistického režimu. DKO sa malo stať priestorom spolupráce medzi katolíkmi 
a súčasne organizáciou, cez ktorú budú katolíci participovať na živote sekulárnej 
spoločnosti. Podnes nás môže prekvapovať, ako si katolíci v bývalom Českoslo-
vensku 50 rokov pred ideou pápeža Františka o synodálnej cirkvi vytvorili spoloč-
nú (synodálnu) organizáciu pre kňazov i laikov a prejavili nadšenie pre koncil.18 

Oslabenie i odstránenie viacerých cirkevných štruktúr v období komunistického 
režimu Cirkev v  Československu veľmi poznačilo, ale na druhej strane viedlo 
k posilneniu života Cirkvi na základnej (nehierarchickej) úrovni vzťahov 
a iniciatív. Ak v Evangelii gaudium (EG, čl. 111) čítame, že „Cirkev je oveľa viac než 
organická a hierarchická inštitúcia, že je to predovšetkým ľud putujúci k Bohu 

15  GALLI, Die Ekklesiologie von Papst Franziskus: Die Gestalt des Volkes Gottes in missionarischer 
Konversion, s. 48.
16  Evangelii gaudium, čl. 198, s. 145.
17  Jedným z mála pokusov predstaviť Druhý vatikánsky koncil na Slovensku je dielo, ktoré 
vzniklo len nedávno: ed. Pavol Hrabovecký, Kľúče od koncilu. Ako dnes chápať a žiť Druhý vatikán-
sky koncil, Bratislava: Postoj Media, 2025.
18  Porov. Karol Moravčík, Ako sa koncil realizoval na Slovensku, in Kľúče od koncilu. Ako dnes chápať 
a žiť Druhý vatikánsky koncil, s. 219-222. 



MORAVČÍK/Boží ľud a Druhý vatikánsky koncil

13

a tajomstvo zakorenené v Božej Trojici, ktoré sa historicky prejavuje ako putujúci 
a evanjelizujúci ľud“, môžeme si to dobre predstaviť na našej vlastnej skúsenosti. 

Cirkev ako hierarchická inštitúcia, normálny výkon biskupského vedenia, 
príslušné riadiace úrady, správa cirkevného majetku, vzdelávacie, kultúrne 
a sociálne zariadenia Cirkvi – to všetko bolo počas komunistickej vlády zničené 
alebo masívne obmedzované. Cirkev ako ľud putujúci k Bohu však žila vo svojich 
veriacich a  cez ich svedectvo ovplyvňovala aj sekulárnu spoločnosť a  chod 
udalostí v nej. Subjektom tohto konania bol Boží ľud ako celok, jeho aktívni 
jednotliví členovia (laici, kňazi vo verejnej službe i  kňazi a  rehoľníci bez tzv. 
súhlasu k duchovenskej činnosti) vo svojich mnohorakých vzájomných vzťahoch.  

Tento Boží ľud na Slovensku nezostával uzavretý do seba a zvlášť po roku 1968, 
po stroskotaní tzv. demokratizačného procesu sa snažil aj o zmenu spoločenských 
pomerov. Aktívni laici boli vďační za spoluprácu s kňazmi vo verejnej službe alebo 
z tajných cirkevných štruktúr, ale nečakali na pokyny od klerikov. Alternatívne 
spoločenstvá, ale aj pracoviská, tábory nútených prác i väznice boli prostredím, 
kde sa prirodzene prekonávalo delenie na klerikov a laikov, a to bez toho, aby sa 
podceňovala kňazská služba a potreba sviatostí. 

Pre Cirkev Božieho ľudu je typická skúsenosť periférie. Podobne ako pre 
miestne cirkvi globálneho Juhu táto skúsenosť nie je cudzia ani cirkvám strednej 
a východnej Európy. Tak ako pápež František oceňoval význam latinskoamerickej 
periférie pre obnovu Cirkvi i sveta, mohli by sme oceniť hodnotu našej periférie. 
Počas totalitného režimu žili viacerí biskupi a kňazi medzi Božím ľudom, a to 
nielen vo farnostiach, ale najmä v tzv. výrobe, často v podradných zamestnaniach, 
a  často aj v táboroch nútených prác a  vo väzniciach. Podobne ako v  Latinskej 
Amerike, Afrike a Ázii naša miestna Cirkev má veľký počet martýrov; nie sú 
to len tí, ktorých kanonizačný proces sa dotiahol až k oficiálnej úcte. A máme 
aj skúsenosť množstva alternatívnych štruktúr a samostatných laických 
iniciatív, čo vznikali v čase prenasledovania a obmedzovania Cirkvi. Zrodili sa 
doslova na periférii, kam boli verní kňazi a laici odsunutí mocenskými pákami 
komunistického režimu. Podľa pápeža Františka sa za svoju perifériu nemáme 
hanbiť. Práve z  nej má prísť obnova! Bude to možné, ak sa k  tejto skúsenosti 
vďačne prihlásime a vedome ju budeme reflektovať a aktualizovať. 

Pre Cirkev Božieho ľudu sú typické prejavy ľudovej zbožnosti. Možno 
predpokladať, že viacerých našich katolíkov miatla náklonnosť pápeža Františka 
k  tomuto fenoménu. Opieral sa o skúsenosť svojej miestnej Cirkvi, ktorej tvár 
tvoria najmä jednoduchí ľudia z  miest a  vidieka. Typickým prejavom ľudovej 
zbožnosti je v tomto prostredí úcta svätých a púte do mariánskych svätýň. Ako sa 
píše v Evangelii gaudium, „aby sme mohli lepšie pochopiť túto skutočnosť, musíme 
sa k nej priblížiť pohľadom Dobrého pastiera, ktorý sa nesnaží súdiť, ale milovať“.19 
František ako príklad spomína matku, ktorá sa pri chorom dieťati modlí ruženec, 
aj keď nevie celkom poskladať vety Vyznania viery a láskyplné pohľady na kríž 
či sviece zapaľované v úcte k Panne Márii v chudobných príbytkoch. 

19  Evangelii gaudium, čl. 125, s. 94. 



VERBA THEOLOGICA 2/2025

14

Aj na Slovensku patria púte do viacerých mariánskych svätýň k  prvoradým 
prejavom ľudovej zbožnosti. Niektoré z nich priťahujú veľké zástupy pútnikov. 
V súčasnosti sú organizované príslušnými cirkevnými inštitúciami. Pred rokom 
1989 na týchto miestach mohli pôsobiť zväčša len štátom preverení kňazi, od 
ktorých sa neočakávala priveľká horlivosť. Boží ľud sa však nedal odradiť a na 
tieto púte si pripravoval vlastný program nepodliehajúci schváleniu dozorných 
orgánov. V posledných rokoch pred pádom komunistického režimu sa z týchto 
pútí stali priam masové demonštrácie za slobodu Cirkvi a  občianske práva. 
Medzi našimi ľuďmi nájdeme aj ďalšie prejavy ľudovej zbožnosti podobnej 
tým, čo spomína pápež František. Poznal som veriace ženy, ktoré mali skončenú 
iba základnú školu, ale úprimne sa tešili tomu, čo som hovoril na kázňach. Pri 
obrazoch Srdca Ježišovho a  Panny Márie vo svojej domácnosti sa  vyznávali: 
„Toto sú moji kamaráti, s nimi sa radím.“ Hoci často veľmi skúšané životnými 
trápeniami, neuzatvárali sa do seba, ale misijne vplývali na celé svoje okolie. 

Pre Cirkev Božieho ľudu je typické, že je to Cirkev chudobná a pre chudobných. 
Počas komunistického režimu bola Cirkev na Slovensku obratá o  majetok a  aj 
to, čo z neho zostalo, bolo pod kontrolou štátnych úradov režimu. K zvláštnosti 
doby, ktorú Cirkev v našej vlasti a ďalších krajinách tzv. východného bloku v tých 
rokoch zažívala, patrilo poznanie, že čím viac boli cirkevné štruktúry potlačené, 
tým viac vystúpila do popredia podstata Cirkvi. Nejestvoval žiaden fungujúci 
cirkevný aparát, žiadne mocenské štruktúry Cirkvi, ani žiadna fungujúca 
cirkevná byrokracia. Z  cirkevne inštitucionálneho, možného a  mocenského 
zostalo len to, čo bolo podstatné: Evanjelium Ježiša Krista ako ním ohlasovaný 
a žitý testament, živé svedectvo jeho nasledovníkov a sieť rozličných prepojení 
a  spoločenstiev; a k  tomu zápas o ducha a pravdu zo strany veriacich v  Ježiša 
ako Krista, a tiež zápas, v  ktorom sa vzdorovalo tlaku prichádzajúcemu zo 
strany protikresťanskej totality. Pri pohľade na skúsenosť našej miestnej Cirkvi 
môžeme lepšie porozumieť, prečo si pápež František želal chudobnú Cirkev pre 
chudobných. 

Všetky tieto charakteristiky Cirkvi pozdvihol koncil ako výraz jej podstaty a ako 
prejav Božieho ľudu. Svoje skúsenosti periférie, ľudovej zbožnosti a chudobnej 
Cirkvi by sme preto nemali vidieť iba ako relikty minulosti, ale mali by sme 
k nim pristupovať ako k niečomu, čo má mimoriadnu výpovednú silu a význam. 
Zaiste, potrebné je pritom nezostávať len pri všeobecnom konštatovaní (ako je 
Slovensko tradične kresťanská krajina, ako sa hlásime k  cyrilo-metodskému 
dedičstvu a podobne).

Keď bol pápež František v roku 2021 na návšteve Slovenska, mnohí nechápali, 
prečo svoj čas venoval práve Slovensku. Moja odpoveď je: Lebo veril, že obnova 
môže prísť z periférie. Radi spomíname na Františkovo vyjadrenie, že „Slovensko 
je jedna báseň“.20 Túto jeho zmienku treba počuť na pozadí jeho teológie ľudu, 
chápania Cirkvi inkarnovanej do národnej kultúry. Evanjelizácia sa mimo danej 
kultúry nemôže diať. Čo však znamená porozumieť vlastnej kultúre, nakoľko 

20  Stretnutie s biskupmi, kňazmi, rehoľníkmi, seminaristami a katechétmi, in Príhovory pápeža 
Františka počas apoštolskej cesty na Slovensku, Trnava: SSV, 2021, s. 18.



MORAVČÍK/Boží ľud a Druhý vatikánsky koncil

15

môže byť vôbec „naša“ kultúra vlastnou pri súčasných globalizačných trendoch 
a  čo si máme predstavovať pod procesom inkarnácie Cirkvi do národnej a 
zároveň aktuálnej kultúry? 

Odpovedať na tieto otázky nám môžu pomôcť priority, ktoré spomenul pápež 
František vo svojom príhovore v bratislavskej Katedrále sv. Martina dňa 13. 9. 2021. 
Svoje odporúčania zhrnul do troch bodov: sloboda, tvorivosť, dialóg. Pripomenul, 
ako sa skúsenosť s neslobodou stala súčasťou našich dejín. Ako je dôležité bojovať 
za slobodu každý deň. Nielen v  spoločenských štruktúrach, ale aj vo vlastnom 
rozhodovaní a  samozrejme aj v  Cirkvi. Lebo ponuka viery, ktorá neponecháva 
vnútornú slobodu, neláka; Cirkev, kde musia všetci rovnako myslieť a  slepo 
poslúchať, nepriťahuje.21 Ako príklad tvorivosti uviedol František svätých Cyrila 
a Metoda: „Boli tvoriví v pretlmočení kresťanského posolstva. Boli tak blízko ľudu, 
s ktorým sa stretávali, že sa naučili rozprávať jeho jazykom a prijali jeho kultúru. 
Nepotrebuje to isté dnešné Slovensko? Nie je azda najurgentnejšou úlohou Cirkvi 
pri dnešných európskych národoch vymyslieť nové „abecedy“, aby zvestovala 
vieru?“22 Treťou odporúčanou prioritou bol dialóg. Cirkev, ktorá formuje ľudí 
v zmysle slobody a ktorá je tvorivá, pričom sa ponára do dejín a kultúry, je tiež 
Cirkvou, ktorá vedie dialóg so svetom – so všetkými. Nie je to selektívny dialóg.23 

Najcennejšie dedičstvo
Tieto pápežom Františkom odporúčané priority môžeme prijať za referenčné 
kritériá, pomocou ktorých môžeme hodnotiť skúsenosti Božieho ľudu na 
Slovensku v období prenasledovania Cirkvi i v súčasnosti. Viaceré témy, ktoré 
koncil otvoril a ktoré boli diskutované vo svetovej Cirkvi, v našich podmienkach 
neboli cielene premýšľané ani oficiálne uvádzané do života, ale práve na základe 
situácie, v  ktorej žila naša miestna Cirkev, stali sa našou žitou skúsenosťou. 
K takým témam patrí napríklad odklerikalizovanie Cirkvi, alternatívne formy 
pastorácie a  spôsobu života kňazov, samostatnosť a zodpovednosť laikov, 
chudobná Cirkev, spolupráca s necirkevnými ľuďmi pri zápase o spravodlivosť, 
mier, zachovanie stvorenstva a pod. Na margo týchto skúseností komentujem, že 
bez hlbšieho oboznámenia sa s pokoncilovou diskusiou sme realizáciu viacerých 
koncilom otvorených otázok testovali v praxi. 

Nejde len o čiastkové témy, ale o samotnú podstatu Cirkvi. Táto podstata 
totiž nespočíva v  rozličných dejinne vytvorených formách Cirkvi, ale 
v  milostivej iniciatíve Boha skrze Ježiša Krista, vo vďačnom prijímaní tejto 
milosti a  odpovedaní na Božie oslovenie. Ježiš Kristus ako „Svetlo národov“24 
zostáva východiskovým bodom, a  tým aj podstatou Cirkvi, pričom sa k  tejto 
podstate pripája zo strany jeho učeníkov a  učeníčok prijatie Ježiša Krista ako 
nasledovaniahodného Pána, a  to v  individuálnom i  spoločenskom rozmere 

21  Porov. tamtiež, s. 19-21. 
22  Tamtiež, s. 22. 
23  Tamtiež, s. 24.
24  V pôvodnom návrhu textu Lumen gentium bolo v duchu 19. stor. uvedené, že Cirkev katolícka 
je Svetlom národov. Traduje sa, že Karl Rahner preškrtol slová „Ecclesia Catholica“ a ponad to 
napísal: „Kristus“. Porov. Jan LOFFELD, Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der 
religiösen Indifferenz, Freiburg im Br.: Herder, 2024, s. 179. https://doi.org/10.5771/9783451835698



VERBA THEOLOGICA 2/2025

16

nasledovania. Práve z  tohto nasledovania vzniká spoločenstvo, učeníctvo, Boží 
ľud, ktorý je Cirkvou. Jednotlivé služby, štruktúry a charizmy sú jeho súčasťou. 

Toto pokladám za  najcennejšie dedičstvo Druhého vatikánskeho koncilu, ktoré 
sme v našej miestnej Cirkvi otestovali. Že Cirkev funguje najlepšie vtedy, keď je 
redukovaná na svoju vlastnú podstatu, a že všetky možné prostriedky, ktorými 
disponuje (od hmotných statkov až po zákony, ktoré si vytvára), sú naozaj len 
prostriedkami, ktoré môžu byť užitočné, ale nesmú tej podstate prekážať. Pre naj-
bližšiu budúcnosť pokladám za dôležité osobitnú skúsenosť Cirkvi na Slovensku 
reflektovať, z reflexie odvodiť konkrétne dôsledky a svojím podielom sa sebave-
dome zapojiť do súčasných obnovných procesov Cirkvi v duchu koncilu vo svete.  

BIBLIOGRAFIA: 

ALBERIGO, Giuseppe. Stručné dějiny II. vatikánskeho koncilu. Brno: Barrister & 
Principal, 2008. 

Dokumenty Druhého vatikánskeho koncilu. Trnava: SSV, 1993.

Evangelii gaudium, Trnava: SSV, 2014.

GALLI, Carlos Maria. Die Ekklesiologie von Papst Franziskus. Die Gestalt des Vol-
kes Gottes, in Barmherigkeit und zärtliche Liebe. Das theologische Programm von Papst 
Franziskus, eds. Kurt Appel – Jakob Helmut Deibl. Freiburg im Br.: Herder, 2016, 
s. 39-56.

LOFFELD, Jan. Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen 
Indifferenz. Freiburg im Br.: Herder, 2024. https://doi.org/10.5771/9783451835698

MORAVČÍK, Karol. Ako sa koncil realizoval na Slovensku, in Kľúče od koncilu. Ako 
dnes chápať a žiť Druhý vatikánsky koncil, ed. Pavol Hrabovecký. Bratislava: Postoj 
Media, 2025, s. 215-226. 

PESCH, Otto Hermann. Druhý vatikánsky koncil 1962-1965. Příprava, průběh, odkaz. 
Praha: Vyšehrad, 1996. 

Príhovory pápeža Františka počas apoštolskej cesty na Slovensku, Trnava: SSV, 2021. 

THEOBALD, Christoph. Die Kirchenkonstitution Lumen gentium, in Erinnerung an 
die Zukunft. Das zweite vatikanische Konzil, ed. Jan-Heiner Tück. Freiburg im Br.: 
Herder, 2012, s. 201-220.  

Dr. theol. Karol Moravčík
Teologické fórum - FK
Štefánikova 20
811 05 Bratislava
km@teoforum.sk
alebo: 
Rk farnosť Borinka
900 32 Borinka

mailto:km@teoforum.sk

